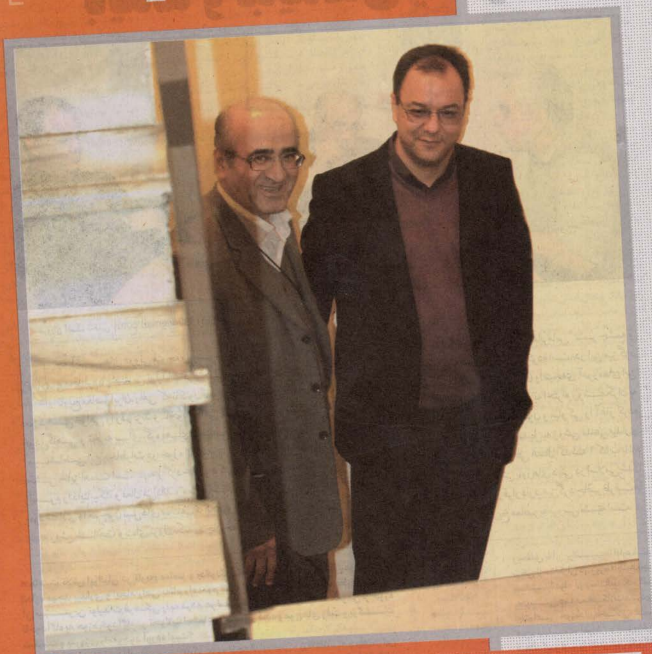
تاريخ معاصر



«جنبش» یا «قيام» زنان؟

طالب تغيير



چه آسیبهای درونی متوجه راه سوم است؟ راهی نانوشته و پرمخاطره با یشترین تولیدات فرهنگی و تاثیـــرات اجتماعی در تاریخ معاصر ایران راهی که تاکنون قادر بوده هرچند یکبار موج دمو کراسی خواهی را رقم بزند و ناخود آگاهی تاریخی را به انباشتی از خود آگاهی و تجربه برای گروههای مختلف اجتماعی تبدیل کند. آسیب شناسی این مخاطرات در حوزه اندیشهورزی و راه و روش انسجام بخشی حایز اهمیت است. در میزگرد حاضر دکتر نوذری راه سوم را داینامیک و فعال می داند و معتقد است اگر راه مذکور فراست خود انتقادی را همچون نسل های مختلف فرانكفور تى ها برجان بخرد. و از راه به روش شـــناخت ويژهاى نزول نكند، دچار خطر ايدئولوژى

بايدهاو نبايدهاي یکراه آسیب شناسی راه سوم در میزگردی با حضور حسینعلی نوذری و سعید مقیمی

## بایدها و نبایدهای یک راه



◄ فروزان آصف نخعی |fan1339@gmail.com

چه آسیبهای درونی متوجه راه سوم است؟ راهی نانوشته و پرمخاطره با پشترین تولیدات فرهنگی و تاثیرات اجتماعی در تاریخ معاصر ایران. راهی که تاکنون قادر بوده هرچند یک بار موج دمو کراسی خواهی را رقم بزند و ناخود آگاهی تاریخی را به انباشتی از خود آگاهی و تجربه برای گروههای مختلف اجتماعی تبدیل کند. آسیب شناسی این مخاطرات در حوزه اندیشهورزی و راه و روش انسجام بخشی حایز اهمیت است. در میز گرد حاضر دکتر نوذری استاد دانشگاه، بخشی حایز اهمچون نسل های مختلف فرانکفور تی ها برجان بخرد، و از راه به روش شیناخت ویژه ای نزول نکند، دچار خطر ایدئولوژی زدگی

نخواهد شد. او آثار زیادی از جمله "بازخوانی هابرماس" نشر چشمه و "صور تبندی مدرنیته و پست مدرنیته" تالیف کرده است. در این میز گرد دکتر مقیمی استاد دانشگاه، انقلاب اسلامی ایران را نتیجهی آموزههای این راه می داند و معتقد است اگر راه مذکور منجر به احترام روشنفکران به شناخت دیگر گروههای فکری شود، راه میمون و مبارکی را آغاز کرده است، ولی اگر از وجه تسمیه خارج شده، تبدیل به روشی مدعی بیداری شود، خطر بزرگی فرا راه آن خواهد بود. او طی ۸سال گذشته ۲ کتاب با نام های "اندیشه های سیاسی مدرس" و "نقش باورهای دینی در اسلامی شدن انقلاب ایران"نگاشته که در دست انتشار قرار دارد. میز گرد حاضر ظرفیتها و مخاطرات راه جدید ایرانیان را در تاریخ معاصر به بررسی نشسته است.

◄ ماهیت تلاش ایرانیان در تاریخ معاصر و چگونگی تحولات بسترهای زندگی مردم تا چه اندازه موجد بیداری و ایجاد راهی بهنام راه سوم شده است؟ راهی که بهزعم نظریه پردازان آن بیشـــترین تولیدات فرهنگی را به مردم عرضه کرده و آنان را در عرصه عمومی از حوزه ناخودآگاه به حوزه خودآگاه در تحولات اجتماعی ســوق داده و موجهای رفت و برگشــت شکست و پیروزی را بهوجود آورده است؟

نوفری: این که تحولات رخداده در بستر زندگی مردم تا چه اندازه عمق و ژرفا داشته و ماهیت این فرآیندها چیست؟ آیا ما از خواب تاریخی خود وارد دوره بیداری شدهایم؟ بهعبارت دیگر آیا ایرانیان توانایی گسست از دوران سنت و ورود به دوران بیداری و مدرن پیدا کردهاند؟ من در برشی از فرآیندهای تاریخی جامعه ایران تلاش می کنم تصویری از زمان مشر وطیت بهاین سو مطرح بکنم و به این سوال پاستخ بدهم که علل و عواملی که سبب شد تا برخی ایرانیها در مقام سوژههای شناساگر و فعال به ضرورت دست زدن به انقلاب مشروطیت اقدام کنند، ریشه در کجا دارد؟ از نظر من یک بخش مهمی از حرکت مذکور برمی گردد به درک و دریافتی که روشنفکران و نیروهای فرهیخته یا الیتهای جامعه داشتهاند. تودهها در ادامه حرکت روشنفکران، خواستها و مطالبات آنان را دنبال می کنند و در بسیاری مواقع آن را عمق و غنا می بخشند و در پارهای از موارد حتی جلوتر از آنان حرکت می کنند.

◄ اما چه چیزی روشنفکران را به زندگی دیگری با ایده آلهای دیگری سوق داده است؟ نوذری: خلاء قانون و مکانیسمهایی که سامان اجتماعی، سیاسی و اقتصادی مطابق آن رویهها و قواعد

و مطابق با آن پرنسيبها اداره شود. برخی از متفکران در دوره قاجارهمچون مستشـــارالدوله در رســاله «یک کلمه» بهدرستی عمده مشکلات فردی و اجتماعی حوزههای اخیلاق، اقتصاد، دین، سیاست، آموزش و پــرورش، و فرهنگ و ادب را فقدان این یک کلمه يعنى قانون مطرح كرده است. با اينهمه در زمان پیروزی مشروطیت، از سوی مشروطه خواهان تصوير و دريافت روشن و دقیقـــی از مفهوم قانون، قانونمد<mark>اری</mark> و قانون اساسی از سوی مشروطه خواهان ارائه نشده بود و تنها به مفاهیمی کلی بستنده کرده بودند. آنان با این کلیات می خواستند وارد فضایی بشوند که کشــورهای اروپایی براسـاس آن <mark>قوا</mark>عد

ปัจจะการที่ที่การการการการกับการการการ**ที**่ยี

اداره میشدند. این درحالی بود که هنوز مفهوم شهروند حتی با انقلاب مشروطه مطرح نشده بود.

پرا با آن که مشروطهخواهان تعصول را در چارچوب شریعت جستوجو می کردند. ولی روشنفکران چنین تعبیری از قانون رادنبال می کردند؟ بهطور مثال ملکم خان مطرح می کند که شکم می درند بدون قانون و پرا روشنفکران گمان می کردند با برخورد با بدنه حقوقی و قانون خواهی، سامانههای

جامعه مدرن رقم خواهد خورد؟ نـوذرى: روشفكران ابتدا تلاش می کردند به مفهــوم قانون صبغه بومی بدهند، یعنی همان چیزی که از آن به منابع دینی و قوانین شرع یاد می کنیم اما آن بخش اساسی و مفهوم مهم تری که از مفهوم قانون اراده می کردند درواقع نگاهی بود که روشنفکران امثال طالبوف، ملکم خان، شهدای ثلاث و دیگران با توجه به حضوری که در غرب داشتند مطرح می کردند. اینها درک و دریافتی از مفهوم قانون بـ معنای غربی کلمه داشتند که بیشتر خواستشان برای انتقال مفهوم قانون به جامعه ایران در واقع بیانگر انتقال همان تصویری بود که آنان از غرب داشتند. اما فراموش نكنيم که بر سر راه انتقال این تصویر و برداشت موانع اساسی وجود داشت، ضمن این که خود این برداشت هم منطبق با واقع نبود. بهنوعی کپیبرداریای بود که شاید به دلیل نوع استنباط ناقص و نیمه تمام آنان از جامعه ايران انجام مىشد. بهعبارت دیگر آنان این فراست را داشتند که اگر بخواهند تمام آنچه را که در قانون اساسی بلژیک و فرانسه، بهصورت تمام عيار به جامعه ايراني منتقل كنند، بهطور قطع با یک چالش و یا اصطحکاک بین این ماده و صورت مواجه می شوند. از این رو به جــرح و تعدیل در آن دریافت و انتقال آن به جامعه ایرانی اقدام کردند. نظر دیگر درگ و دریافت روشنفکران از مفاهیم غربی را بهطور اساسی ناقص می داند و معتقد است آنان یک برداشت مثله شده و ابتررا منتقل کردند، و سبب شدتا تنها سطوح بيروني را استخراج كرده وانتقال بدهند

▶ بهعبارت دیگر اگر در وجه سلبی استبداد به درستی تاکید داشتند مثل سید جمال، اما در طرح جایگزین مانند ملکم خان به سلخترا کرفی آیندر نمانی که منج به تولد قانون در آن جوامع شده بود توجه نکرده بودند؟

نوذری: بههرحال واقعیت این است که به ضرورتهای تحول پسی برده بودند. در نطق مفصل سید جمال در پارلمان بریتانیا به این موضوع شیده بود. در آن

سخنرانی سید جمال دوره ناصرالدین شاه را با مقایسه با وضعیت قرون وسطی و حاکمیت کلیسا، وضعیت به مراتب سیاهتر تلقی و آن را با اشاره به امثال پتراک و دیگران در ایتالیای قرن چهاردهم که در نامههای اعتراضی خود به پاپ، ۱۰۰۰ سیال حاکمیت کلیسا را نکبتبار و سیاه نامیده بودند، شبیه و مقایسه میکند.

امر دیگری که آنان را به رفتن به سهمت ایجاد تحول و دگرگونی سهوق داد، تکوین تحول در عرصه ی امر دیگری که آنان را به رفتن به سهمت ایجاد تحول و دگرگونی سهوق داد، تکوین تحول در عرصه ی بین المللی و در عرصه ی نظامهای سیاسی و اجتماعی جهان بهویژه در غرب بود. فرایندی که دست کم از دوران رئسانس یعنی زمان نوزایی از قرن ۱۴ و ۱۵ آغاز شد و با فرآیند بسیار وسیع مانند رفرماسیون اصلاح دینی ادامه یافت. سپس درعصر روشنگری دستاوردهای آن دو حرکت، تمام قد درعرصه اجتماعی ظهور یافتند. انقلاب صنعتی این فرآیند را با پیشرفت در عرصههای حمل ونقل، ار تباطات و ششدید کرد. این حرکتها در غرب یک نوع انتقال و جابه جایی پارادایمیک را آماده کرد؛ یعنی دوران انتقال از ماقبل مدرن و سنت به دوران مدرن.

این عامل بیرونی چه بخواهیم و چه نخواهیم جامعه را به سوی گذار از شرایط دوران سنت، سوق داد تا جایی که از نظر برخی متفکران و روشنفکران چپ گرای متاثر از سوسیالیسم اروپایی و بعدها اندیشههای مار کسی، و چه روشنفکران لیبرالیست، این عبور را یک عبور جبری و دترمینیستی می دانستند. مثال های کلیشهای مانند نقل قول از تقی زاده در واقع بیانگر نگرش جبرگرایانه در صرورت انتقال و ضرورت گذار

◄ آقای نوذری به برخی اختلالها در روشنفکران در انتقال برخی مضامین از جمله قانون به ایران اشاره کردند، اما نظریه پردازان راه سوم، بر یک تمایز اساسی میان نگاه تقلیدی صرف و هواداران آن و تغییر با رویکرد به مسایل درونی و اندیشهورزی، فارغ از مذهبی بودن و یا مذهبی نبودن، تاکید دارند؟

مقیمی: با استفاده از بحث آقای دکتر نوذری تاکیدمی کنم درعصر مشروطیت، یک تفاوت منظر به عنوان اصل، در دو وجه عینی و ذهنی اتفاق افتاده که بخش عمده آن در مواجهه ما با دنیای بیرونی، در وجوه استعماری و علم و پیشرفت دنیای مدرن روی داده است. این تفاوت منظر خود بر اصل پیشینی دیگر مبنی بر این که تغییر در همه جوامع روی می دهد، متکی است. براین مبنا زمانی که اسلام نیز به عنوان یک منظر گفتو گویی جدید ظهور کرد، بخشی از سینتها با چالش مواجه شدند، بنابراین در تغییر اجتماعی، گفتو گوی قبلی با گفتو گوی جدید سطحی از تعارض را حتما تجربه خواهد کرد.

اجتماعی، تعبو بوی جبی به تعبو وی بید سخی بر طرای را با دنیای جدید تجربه کرده باشند اما اما کسانی دچار تفاوت منظر می شوند که مواجهه ذهنی و عینی را با دنیای جدید تجربه کرده باشند اما بهطور طبیعی در موج اولیه، تفاوت منظر، بیشتر عینی است. آدمی مثل مستشار الدوله، امیر کبیر، یا حتی عباس میرزا در جنگ ایران و روس، بخشی از دنیای جدید را تجربه کردند که خود حکایت از تجربه اولیه عینی ما می کند. البته وقتی به تجربه عینی، وجه ذهنی اضافه می شود، نقصان آن کاهش می یابد از این رو، بخشی از آن نقصان، مربوط به نابالغی عمومی و گریزناپذیر است و هرچه با موج اول مدرنیته این موضوع را سنجش می کنیم این نابالغی، عمق بیشتری دارد بنابراین من قبل از آن که بخواهم بخش تجددخواه را محکوم کنم که بهدرستی موضوع را درک نکردهاند، می خواهم بگویم این عدم درک درواقع یک معنای شناخت شناسی در پشت خود نهفته دارد که طبیعی است.

◄ ابعادی که شما مطرح می فرمایید، تنها ابعاد شناخت شناسی دارد یا از منظر ظرفیتهای تاریخی، روشنفکر خود تجربه احیای قانون را ندارد و به این مرحله وارد نشده است؟

مقیمی: در این نابالغی عمومی، فرهنگ، سیاست، تجربه تاریخی، خلق وخو و ... نقش دارند، ولی باید مقیمی: در این نابالغی عمومی، فرهنگ، سیاست، تجربه تاریخی، خلق وخو و ... نقش دارند، ولی باید بپرسیم که تغییر و یا شیفت پارادایمی در خود غرب مگر یک روزه روی داده است؟ چرا باید انتظار داشته باشیم که روشنفکر یا نخبه آن زمان، با ۱۰ سال مشاهده دنیای غرب، بخواهد همه آن را به درستی درک کند. نکته بعدی گفتو گویی است که آخوندزاده با مستشارالدوله در مکاتباتاش دارد. آخوندزاده، مستشارالدوله در مکاتباتاش دارد. آخوندزاده، مستشارالدوله در متغییر بدهد از این نظر دیدگاه آخوندزاده بر مستشارالدوله میچربد. ولی نباید فراموش کنیم که فهم قانون و دنیای مدرنیته در خود غرب هم هنوز سامان نیافته است، متفکران غربی هم دارای این چندگانگی و تعارض اندیشگی هستند اما احتمالا با تفاوتهایی با ما از این رو موضوع آن گونه که گمان می کنیم خیلی روشن و ملموس نیست. آدمی مانند مار کس هم در گیر کمون پاریس است و می خواهد فهم کند که کمون پاریس چرا برآمده و چرا شکست خورده است؟

اما نکته سوم مربوط به راه سوم است. برخلاف تصور، از همان ابتدای برخورد با دنیای مدرن، ایرانیان بر روی راه سوم مربوط به راه سوم در یک کلمه مستشارالدوله وجود دارد و این موضوع، گفتمان جدید روی راه سوم فکر کردهاند. راه سوم در یک کلمه مستشارالدوله وجود دارد و این موضوع، گفتمان جدید روشنفکری ایران نیست. بنابراین در این مواجهه از همان ابتدا دنبال راه سوم بودهایم. مستشارالدوله تلاش کرد برخی ابعاد قانون فرانست و بلژیک را با استناد به احادیث و قرآن توجیه کند. این جا کمی راحت تر می توانیم برروی راه سوم تمرکز کنیم و ببینیم که راه سوم چرا روی داده است؟ از نظر تاریخی معتقدم راه سوم همواره وجود داشته و بیشتر معطوف به کردار و عمل اجتماعی بوده است، بهنحوی که همواره ساحتهای محدود کننده چار چوبهای ایدئولوژیک، با بن ست در کار کردها و سیاستهای شان، راه سوم را دوباره به شکل جد بهعنوان یک راه کار برساختهاند. بهطور مثال در چپها اقای خلیل ملکی چنین کرده است. به عمل سیاسی بوده و در این حوزه این عمل سیاسی بوده که راه سوم را بر جسته کرده، حال می خواهد خلیل ملکی باشد. یا دکتر سروش. آنان در گفتمان، ایدئولوژی را بهعنوان راه کار بر تر مطرح می کند، به طور طبیعی نقطه عزیمت این مطرح می کند، به طور طبیعی نقطه عزیمت این ایدئولوگ برساخته شده و ایدئولوژی عمل خودش را مطرح می کند. به طور طبیعی نقطه عزیمت این ایدئولوگ برساخته شده و ایدئولوژی عمل خودش را مطرح می کند. به طور طبیعی نقطه عزیمت این ایدئولوگ برساخته شده و ایدئولوژی عمل خودش را مطرح می کند. به طور طبیعی نقطه عزیمت این



در زمان پیروزی مشروطيت، تنها به مفاهیمی کلی از قانون بسنده کرده بودند. آنان بااین کلیات مىخواستندوارد فضايي بشوند كه كشورهاى اروپايي براساس آن قواعد اداره میشدند. ايندرحالي بود كه هنوز مفهوم شهروند حتى با انقلابمشروطه مطرح نشده بود



از همان ابتدای برخورد بادنیای روی راه سوم فکر کردهاند. راه سوم در «یک کلمه» مستشارالدوله مستشارالدوله مستشارالدوله تلاش کرد برخی ابعاد قانون فرانسه و بلژیک را با المتناجه الحادیث و قرآن توجیه کند ساختار گفتمانی، در کنش اجتماعی و سیاسی است. بنابراین مشکل آن جا هویدا می شود که آیا راه سوم گونهای از شناخت از خود و جهان است، یا درواقع یک امر سیاسی برساخته شده از گفتمانهای ایدئولوژیک است که بیشتر معطوف فعل سیاسی بوده و حالا درجایی با محدودیت مواجه شده است؟ اما مگر شناخت بدون پرابلم و مسئله، بهویژه مسئله اجتماعی ممکن است؟

نوذري: پرابلماتيک مسئله هم همين جا است. يعني وقتي راه سوم بهعنوان يک آلترناتيو، يک پارادايم بدیل مطرح می شود، تا آن جایی که به استنباطها، برداشتها و تلاشها برای انتقال آن ها به جامعه بهطور عینی و عملی اقدام می کند، مشکلی ندارد، اما به محض این که به جایی می رسد که با مفهومی بهنام هویت میخواهد موجودیت خودش را نشان بدهد، و در چارچوب ارائه راه حل عرض اندام کند، بهطور اجتناب ناپذیری هویت خود را در قالب ایدئولوژی برسازی می کند. می خواهد ایدئولوژی چپ باشد و یا راه سوم نیروهای مذهبی که بهویژه از دهه ۴۰ به این سو مطرح می شوند. البته برخلاف آقای دکتر، من دکتر سروش را نماینده راه سوم نمی دانم، من نماینده راه سوم را از سال های دههی ۴۰ در جریان نیروهایی که اصطلاحا نیروهای ملی - مذهبی یاد می شود، بیشتر پی می گیرم بنابراین زمانی که راه سوم در قالب یک ایدئولوژی بازنمایی می شود، دچار همان نقصها و گرفتاریها و گسستهایی می شود که جریانهای دیگری که راه سوم را بدیل در برابر آنها مطرح کردند، دچارش شده بودند.

🗲 آیا مســــشله مداری بهمثابه روش که در بستر زندگی جاری است، خود علیه کلیشههای ایدئولوژیک برنمی خیزد و آن را کنار نمی زند؟

مقيمي: واقعيت أن است كه متفكران و فعالان سياسي ما مدعى هستند كه با مسئله برخورد مي كنند. اما صرف برخورد، نکته کلیدی نیست. بلکه مهم آن است که ببینیم با چه روشی برخورد می شود. همان طور که می دانید در اید تولوژی نوعی مادیت وجود دارد. یعنی معطوف به عمل اجتماعی است و صرفا یک بحث نظری و انتزاعی نیست گفتمان خودش را دارد. بههمین دلیل مشکل بحث راه سوم این است که بیش از این که برساخته از مفاهیم شناختی باشد، بیشتر معطوف بهعمل اجتماعی است که در واقع آن را سر بزنگاههای تاریخ محدود کرده و آن را وارد گفت و گو می کند. من بحث دکتر سروش را از این نظر مطرح نکردم که میخواهد گشایش گر راه سوم باشد، بلکه از این منظر مطرح کردم که وقتی روشنفکر دینی می خواهند گفتمان دیگری را در عرصه عمل سیاسی و اجتماعی انجام بدهند، به طور عملی دارند راه سومی را درگفتمان دینی قبلی خودشان باز می کنند قبلا هم گفتهام خود انقلاب هم یک راه سوم است. در واقع دکتر سروش هم در یک دورهای با آن گفتمان سیاسی عمل کرد و به تدریج با بخشى از محدودیت گفتمان ایدئولوژیک مواجه شد. بههمین دلیل بازخوانی مجدد را یک امر ضروری تلقی کرد. ان چیزی ته در راه سوم می نواند ازار نصده باسداین است سسلام با در او مرحبیری همچون تاریخ، هویت، نیازهای سیاسی و اجتماعی، وقتی از ساحت ایدئولوژیک اخذ شود، بخشی از مبانی شناخت خود را به دلیل معطوف به عمل اجتماعی بودن اش، قربانی کند یا نادیده بگیرد.

◄ عطف به عمل اجتماعي تا چه اندازه با عطف به مسئله اجتماعي، يكسان است؟ مقيمي: مشكل اين است كه ساحت ايدنولوژيك، خيلي به اين قسمت طعنه مي زند تا شناخت اجتماعي. بهعبارت دیگر دغدغه اصلی این است که دنیای مدرن در واقع به زعم مارشال برمن دارای ساختار خودش است. در واقع هرگاه ساحت روشنفگری ما مدرنیته را با غربگرایی یکی می گیرد نشان دهنده بخشي از مشكل است. چرا كه رويكردش به دئياي مدرن، سياسي است نه براساس مفهوم شناخت. وقتی دارای مفهوم شناختی باشد، دیگر مفهوم مدرنیته مقهوم غربی و غربگرایی تلقی نمیشود. من نمى خواهم بگويم كه مدرنيته از المانهاى فرهنگ غرب متاثر نيست، كه مطمئنا هست، اما مبانى شناختی انسان که بهعنوان وجه مشترک خودمان و جهان شناخت داریم، دیگر الزاما مفهوم غربی پیدا نمی کند، مگر این که در واقع اسیر یک المان ایدئولوژیک باشد مثل جلال آل احمد که در واقع قضیه را تقلیل به مفهوم غرب داد. در این جا، امکان شناخت در راه سوم، امکانی واقعی نمی شود. دوباره بخشی از گفتمان و عمل اجتماعیای می شود که خلیل ملکی، جلال و یا دیگران درواقع بهنوعی ادامه دادهاند. ◄ آقاي دكتر مقيمي مطرح مي فرمايند كه موضوع شـــناخت موضوع عمده اســـت. اما آيا

مناسبات توليد و باز توليد فرهنگ و علم مهم بهنظر نمىرسند؟ نوذری: ابتدا راه سوم بهطور قطع بهعنوان یک راه و بدیل مطرح بوده و هست. بهعبارتی ما نمی توانیم آن را انکار کنیم. نکته مهم این است که راه سوم نیز از نگاه من بهطور قطع به منزلهی یک نوع نگرش و منظر دید است، و البته افق و منظر دیدی متفاوت در برخورد با مسایل و پدیدها، و نه طرح مسایل و پدیدههای متفاوت. مسایلی مانند پدیده حاکمیت، سیاست، دمو کراسی، آزادی، سانسور، نظام استبدادی وساینها همه مسایل خاص و عامی است که در جامعه وجود دارد. حال راه سوم بهعنوان یک راه بدیل که وجودش در تاریخ معاصر انکارنابذیر است، از منظری متفاوت تلاش می کند به این مسایل نظر بیفکند و رامحل ارائه بدهد نکته دیگر آن است که تا چه اندازه در برخورد با این مسایل براساس الگوها و رویهها و روشهای شناخته شده حرکت کرده است؟

موضوع دیگر این است که برخلاف تصور آقای دکتر مقیمی، گیریم که به روشها نیز مجهز بوده است، ولی آیا قابلیتها، پتانسیل وظرفیتهای لازم درونی و بیرونی را برای برخورد و برای حل مسایل داشتند یا خیر؟ دیگر این که آبا روش ها و مکانیسها و ابزارهای لازم و مقتضی برای برخورد با این مسایل را داشتند؟ درعین حال معضلی که راه سوم در جامعه ایران تشخیص داده بود، اگر بر فرآیند دموکراتیزاسیون متمرکز کنیم، و آن را بر مفاهیمی مانند دموکراسی، آزادی، برابری، حقوق، مزایا، منزلتها و شفون مترتب بر و ناشي از فرايند دموكراتيزاسيون براي أحاد جامعه تلقى كنيم، حالا بايد ببینیم که راه سوم در برخورد به این مسئله و حل ابعاد آن چگونه برخورد کرده و آیا موفق بوده یا خیر؟ راه سومیها معتقدند که اصل راه از پروژههای تعریف شده در آن متفاوت است و راه

قابل تقلیل به پروژه نیســت؟آیا شهما میخواهید راه را با توجه به پروژههای مختلفی که در آن وجود داشته تعریف بکنید مثل پروژه سید جمال و یا در تاریخ متاخر پروژه مصدق و یا پروژه شــریعتی. با این مضمون تجربه زیسته ایرانیان در تاریخ معاصر مشحون از مفاهیمی چون دموکراسی، آزادی، استبداد، عدالت و ...می شود. بنابراین در تاریخ معاصر مهم است که رابطهی میان پـروژه و راه را چگونه صورتبندی مىكنيد؟ بنابراين بسيار مهم است که راه چگونه به پروژه وابسته است و چگونه شخصیت مستقل خودش را از پروژه حفظ میکند؟ ضمن این که آیا شکست پروژه بهمعنای شکست راه است؟

مقیمی: به طور طبیعی جواب سوال حاضر خير است. يعنى شكست پروژه شکست راه نیست. ولی مشکلی از ما در تاريخ معاصر حل نمي كند زيرا مشكل تاریخی ما این نیست که میخواهیم به این دست از پرسشها پاسخ بدهیم یا پاسے ندھیم. بحث این است که وقتی ابتدا به این سوال جواب دادیم، چه چیزی را جایگزیس کردهایم. به همین دليل است كه من مسئله شناخت را مطرح می کنم نکته دیگر آن است که برخلاف آن تصور، در دنیای مدرن نیز ما راه سوم داشتهایم. وقتی شما آشوبهای ۱۹۶۸ را درفرانسه دارید، گفتمانی که از سوى فوكو و التوسر مطرح مى شود، مگر متاثر از اتفاقات در آلمان است؟ نظریه گفتمانی که آقای دکتر نوذری ترجمه كردهاند در أنجا گفته مى سود که یکے از بحثهایی که بعد از ۱۹۶۸ مطرح شد، رابطه دانش و قدرت است، بهنحوی که در سیستم آموزشی فرانسه



سمر این است

برساختهاز

باشد،بیشتر

که بیش از این که

مفاهيم شناختي

معطوف بهعمل

اجتماعياست

که در واقع آن

تاريخ محدود

را سر بزنگاههای

کرده و آن را وارد

گفت و گومی کند ▲ c كتر

تاريخ معاصر 🗸 🛚 م

ساختاری ضروری هستند

اتفاقا یکی از محدودیتهای روشنفکری ما همین است. ما از روشنفکر یک رستم دستان ساختهایم به بنجوی که گمان می کنیم، همه چیز را بایدانجام بدهد و یا می تواند انجام بدهد، درحالی که اصلا قرار نیست انجام بدهد و این توانایی برای اقدام نیز در او وجود ندارد. این فکر است که خدمت و خیانتاش را نیز به پای روشنفکر می گذارد. نکته آخر فراموش نکنیم که روشنفکر بخشی از مناسبات است. بهاین معنا که روشنفکر خود دارای پایگاه اجتماعی و ویژگی فکری است و ممکن است با تاثیر از پایگاه طبقاتی اش، برخی از باورها را دارا باشد. همچنین برخلاف تصورغالب، روشنفکر یک فرد خودآگاه و آگاه الزاما نیست. زیرا روشنفکر هم بخش ناخودآگاه و خلق و خوهای خود را داراست که به اینها در مجموعه زیست روشنفکر باید به آن توجه کنیم.

صرفا خواستم بگویم که تحولات در غرب دارای پشتوانه است، درحالی که تجدد طلبان به این پشتوانه آگاه نبودهاند و به همین نحو در اخذ و اقتباس دچار اشتباه شدهاند، درحالی که این آگاهی در روشنفکران دینی و غیردینی راه سومی وجود داشته است.

مقیمی: من ضرورت این نام گذاری را نمی فهمم، به عبارت دیگر در جاهایی به لحاظ مبانی شناختی با آن مشکل پیدا می کنیم چرافکر می کنیم که این اتفاقی است که باید نام آن را راه سوم بگذاریم به این معنی که مال ماست؟ دقیقا این جا مشکل پیدا می کنیم به این معنا که با راههای سوم مواجه می شویم، نه راه سوم، وقتی شما راه سوم را خاص می کنید به این معنی که راه سومی وجود دارد که بیداری را امکان پذیر می کنده، بعد من می پرسسم این چه ساحت ایدئولوژیکی است که ادعای بیداری دارد و آن را رهبری می کند؟ در واقع قید زدن به این راه و نسبت دادن آن به یک جریان فکری، دوباره آن را ایدئولوژیک می کند و آگاهی یا بیداری را در اختیار یک ساحت ایدئولوژیک می گذارد، بنابراین به لحاظ تاریخی فکر می کند و آگاهی یا بیداری را دو احتیار یک ساحت ایدئولوژیک می گذارد. بنابراین به لحاظ تاریخی فکر

◄ بهعبارت دیگر شما تاکید دارید قرائت آنان از راهی که مطرح می کنند، لزوما به این معنا است که خودشان متولی راهشان باشند؟ این درحالی است که آنان موجودیت راه سوم را لزوما مذهبی نمیدانند از این رو معتقدند که این راه با تکثر گفتمانی مواجه است نه یک گفتمان ویژه؟

نوذری: این خصلت وضعیتی است که در حال حاضر در آن به سر می بریم به طور قطع از هر منظری که بنگریم، راه سومی ها در برخورد با جامعه، حیات و فعلیت دارند و داینامیک بوده، بنابراین مسئله محور هستند. چون راه سوم همانند راه اول و راه دوم براساس یک سری داعیه هایی برای حل معضلات مطرح شده است. گواین که محور و کر اصلی راه سوم در کانتکستهای تاریخی جامعه ما همواره به طور ذاتی و جبلی پدیده هایی به نام سانسور، نظام استبدادی، نظام پدرسالاری، سیطره ابعاد و جوانب تعیین کننده و دترمینیستی از آنچه به عنوان سینت یاد می کنیم، بوده است البته شیوههای برخورد با این مسایل متفاوت بوده است. ضمن این که در مقاطع مختلف تاریخی، مسایل دیگری هم به این مسایل اضافه شده مثل مسایل زیست محیطی، آلودگی، زنان و ساز این رو راه سومی که مدنظرمان هست، ازمنظر تاریخی مثل مسایل زیست محیطی، آلودگی، زنان و ساز این رو راه سومی که مدنظرمان هست، ازمنظر تاریخی از یک هویت واحد برخوردار نیست و با در نظر گرفتن یک گفتمان وسیعتر و قابل تامل تر قابل طرح است. آن گفتمان وسیعتر امروزه قابل به این است همه آنچه تاکنون داعیهی ارائهی راه حل داشته اند، از کلان مطرح شده در عصر مدرن، انتفاع و کاربری شان و قابلیت اتکا و اطمینان خود را از دست دادهاند کلان مطرح شده در عصر مدرن، انتفاع و کاربری شان و قابلیت اتکا و اطمینان خود را از دست دادهاند و مشروعیت خود را زیر سـ وال می برد، بتابراین بهتر است راه سومی را در نظر بگیریم که جریان های مختلفی می توانند مدعی آن باشند.

 به عنوان یک اندیشمند سیاسی مهم ترین گره اصلی راه سوم را براساس مبحث پیش گفته خود چه می دانید؟

نوفری: گره اصلی راه سوم ، در علت ناکامی شان در تاریخ معاصر متبلور شده است. یک سری پیش فرض ها و چارچوب های مشخص از پیش تعیین شده به عنوان امور بدیهی و مسلم، که باید براساس آن ها، چارچوب ها شکل بگیرند، گیر اساسی پارادایم های راه سومی بوده است. چنان که گیر پارادایم های راه اول و راه دوم نیز بوده و آن ها را در شرایط بن بست و شرایط عدم خروج قرار داده و حتی زمینه های اقول آن ها را فراهم آورده است. زیرا حرکت خود را بر ایدئولوژی اعم از ایدئولوژی های چپ یا ایدئولوژی های راست، و برمبنای اموری از پیش تعیین شده و مقدس مابانه شکل داده اند. این در حالی است که واقعیت ها و حل آن ها نیازمند انعطاف ، تغییر موضع و تغییر منظر است. در حالی که نگاه ایدئولوژیک انعطاف را تا جای مشخصی می پذیرد، و فراتر از آن مفهوم ارتداد و دیگر مفاهیم از این دست را مطرح می کند و خطوط قرمز، اجازه انعطاف بیشت را از آنان می ستاند. در حالی که راه سوم چه در جامعه اروپا و چه در جامعه قرمز، اجازه انعطاف بیشت و لاتعد و لاحصایی از معضلات و مسایل و گرفت و گیرها سروکار دارند که برخورد با هریک از این مسایل، نیازمند ایزار خود است و ما نمی توانیم با یک راه به حل مسایل بی شمار جوزه های زیست جهان انسان بیردازیم.

برای این موضوع آنان معتقد به نگاه انتقادی در توجه به سنت و تبارشناسی آن برای حل مسایل امروز و ایجاد افقهای جدید هستند که این امر نیز از نگاه آنان در خردجمعی نهفته است؟ آیا این خود بهمعنای ظرفیتهای تجدیدنظر طلبی نیست؟

نوذری: این امر لازمهاش این است که قابلیتهای جریان سومی، مبتنی بر مکانیسمهای انتقاد و انتقاد از خود باشد تا در برابر بن بستها بتواند توان راه گشایی داشته باشد و چیزی به عنوان امر مقدس، مانع نشود. این موضوع خود مستلزم خارج شدن از کلیشهها و نگرشهای ایدئولوژیک و ارتدوکسی است. برای



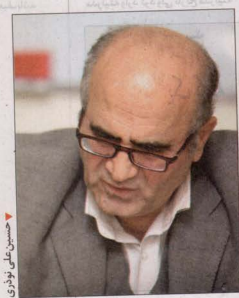
بهطور قطع از

هر منظری که بنگریم، راه سومىهادر برخور دبا جامعه، حيات و فعليت دارند و داینامیک بوده،بنابراین مسئلهمحور هستند محورو کر اصلی راه سوم دركانتكستهاي تاريخيجامعه ما همواره بهطور ذاتى و جبلى پدیدههاییبه نامسانسور، نظام استبدادی، نظام پدرسالاري، سيطرهابعاد وجوانب تعيين كننده و دترمينيستىاز آنجهبهعنوان سنت یادمی کنیم، بوده است این مطرح می شود که سیستم آموزشی، چگونه الگوهای سرمایهداری را به عنوان ارزشهای واقعی دارد انتقال می دهد بنابراین، واقعیت این است که در خود دنیای مدرن هم یک راه و یک برداشت وجود ندارد.

▶ متفکران از منظر تاریخی رشد و توسعه اغلب کشورهای غربی را با یک ســیر خطی توضیح میدهند. بهطور مثال در این مسیر تاریخی، این طبقه است که دولتساز است. در حالی که راهسوم در ایران با طبقه دولتساز سروکار ندارد.

نوذری: اصلابا طبقه سروکار ندارد. پیعنی اگر فوکو بحث رابطه دانش و قدرت را مطرح میکند، قبل تر از این بحث با ساختارهایی مواجه است که نابسامانیهای ناشی از نظم آن در حوزهی شناخت، چنین بحثی را ضروری میسازد.

مقیمی: در تاریخ اسانیا این تعریف طبقه دولت ساز دچار مشکل می شود. بهعبارت دیگر آنهم قاعده نیست. از این منظر گمانم این است که نگاه ما به غرب براساس گفتمانهای پوزیتویستی، از قاعده شسته و رفتهای سخن می گوید اما واقعیت این است که بسیاری از متفکران غربی این نگرش را نیز قبول نمی کنند چرا که در اسپانیا نمی توانست طبقه دولتساز باشد زيرا ساختار اين كشور با ساختار انگلستان متفاوت است. در بیان نکته دوم، زمانی که درباره روش فهم، و فهم روشنفكران بحث مىكنيم كه أيا الزامات امكان تحقق اين بحثها وجود دارد، من در این حوزه با شما موافق می شوم به این معنا که این گفتمان و بحثها در زمان خودشان نمى توانند امكان تحقق داشته باشند و برای ایجاد جامعه دموکراتیک، تغییرات



مثال نظریههای انتقادی فرانکفورتی در نسلهای اول، دوم، سوم و در نسل چهارم، از کارل گرومبرگ، زيكفريد كراكر، بكيريد تأماكس هور تهايمر، تئودور ادورنو، فرانتس نويمان تانسل سوم يعني يوركن هابرماس، و سهس به اصحاب تظریه انتقادی نسل چهارم، همه در برخورد با دست کم مسایل نظری که برای آنها مطرح بوده، خود را مجاب کردند که در ارتباط با معضلات عینی جامعهی سرمایهداری صنعتی پیشرفتهی متاخر ، باید از بسیاری کلیشهها و قواعدی که بهعنوان خطوط اصلی و تعیین کننده و دترمینیستیک تلقی می شدند، عدول و بازنگری اساسی کنند. به طوری که مشاهده می کنیم هابرماس دههی ۶۰ با هابرماس دههی ۵۰، با هابرماس دههی ۷۰، با هابرماس دههی ۹۰ بهطور کامل متفاوت هستند. بنابراین ظرفیتها و تواناییهای راه سومیها منوط بهآن است که تا چه اندازه در این قابلیتها و تواناییها، قابلیت تغییر و دگرگون شدن وجود دارد؟

از منظر تاریخی غرب اساس کار خود را باتردید در رویکردهایی که آنها را امور مسلم می دانست آغاز کرد. یعنی آن چیزی که اصطلاحا به آن روش شک و تردید دکارتی می گوییم. مای ایرانی برای یک خانه تکانی فکری و نظری و بهویژه روشی، متدولوژیک از کجا آغاز خواهیم کرد؟

◄ من از بحث آقای دکتر نوذری استفاده و مطرح می کنم چالشی که اغلب وجود داشته این است که دموکراسی خواهان همواره خود را دربرابر دولت می دیدند. اما گرایش فرهنگی در راه سومیها وجود داشته مبنی براین که باید فرهنگ یا اسلام را نجات داد تا مردم نجات یابند. حرف سید جمال این است که با فرهنگ خرافه پرستی نمی توان مردمانی توسعه خواه پرورش داد. حرف گیدنز و هابرماس نیز چنین است که مگر می توانید انسان تراز دموکراسی نداشته باشید، اما دولت دموکراتیک داشته باشید؟ روی دیگر این سخن نیازما به تسامح و تساهل و رواداری برای زیست در کنار یکدیگر با صلح و آرامش در عین دارا بودن عقاید مخالف است. مقيمي: اجازه بدهيد من هم از بحث دكتر نوذري استفادهاي بكنم، همان گونه كه شما در تدوين سوال تان از پاسخ ایشان استفاده کردید. وقتی می گویید بله، به یک معنا، شما تکثر شناختی را در یک متن را برای من امکانپذیر می *کنید.* دیگری نیز می تواند بر مبنای آن، سوال طرح کند، و درواقع یک بحث نیز گسترش یابد. این بهمعنای آن است که از نوعی تکثر شناخت برخورداریم اگر راه سوم درواقع یک وجه تسمیه و علت نام گذاری برای یک نوع تکثر شناختی است. من این را می فهمم.

**◄ همانگونه که شما فرمودید راه و روشهای مختلفی وجود دارد و رنج و تلاش است که به** این راهها رسمیت وعینیت می بخشد. بنابراین در این امر مشترکایم که علت نامگذاری راه سوم می تواند مشی آزادی خواهانه، عدالت طلبانه با روش انتقادی باشد و هر کسی که دغدغه دموکراسی شدن با روش انتقادی و با رویکرد به میراث تاریخی خود داشته باشد. در این راه

مقیمی: بنابراین، راه سوم در اینجا یک وجه تسمیه است و اگر شما مطرح کنید راه سومی در طرز تفكر ايرانيان شكل گرفته كه به تدريج به سوى تكثر شناختى مى رود، من مى گويم اين خيلى خوب است. به عبارت دیگر جامعه روشنفکری ما به تدریج به تکثر شناختی دارد احترام می گذارد. درست عکس روشے نفکران نسل اول که ممکن بود چئین امری درآنان ضعیف باشد بنابراین این موضوع یک وجه تسمیه است و بنابراین بنده و شما هم با یکدیگر تعارضی نداریم، زمانی نیز مطرح میکنید که علوم انسانی نیاز دارد هرجا می رود، با فرهنگ، الگوهای زیستی و تجربیات تاریخی تطابق پیدا بکند. من این را مى فهمم زيرا مى گويم اگر اين كار را نكند مشكل دارد. حتى ماركس هم معتقد بود كه گفتمان اش باید مبتنی بر عینیت باشد. اما زمانی بهمن می گویید علوم انسانی اسلامی، سپس تحلیل تان این است که باید علوم انسانی را اسلامی کنیم، چرا؟ برای این که میخواهیم برخی از شاخصهای فرهنگیمان را در تحليل بياوريم. اين جا من باهاش مشكل پيدا مي كنم. أن قيد شناخت، شما را دچار مشكل مي كند و آن تكثري را كه شما بهعنوان شناخت بهش نياز داريد، بهطور ناخودآگاه از دست مي دهيد.

◄ بله درست است. روشنفكران ديني نيز به اين شق از اسلامي سازي، معتقد نيستند. آشكار است که در این شق اسلامی سازی بی طرفی علمی دچار مشکل می شود و به نوعی روایت های ایدئولوژیک ما را سوق میدهد که ساختن جامعه را یک سویه و یک شکل میکند.

مقیمی: بله بحث ضرورت تکثر شــناخت است. چرا؟ چون من و شما به این نتیجه رسیدهایم که من به عنوان انسان توان شناسایی واقعیت را به شکل کامل نخواهم داشت. شناخت هم مفهوم ثابتی نیست كنه تنها در اختيار من باشد. حتى اگر در مفهوم ديني هم بده آن بپردازيم و ابعاد متافيزيكي به آن ببخشیم، این نوع از شناخت در اختیار یک امام معصوم است. بنابراین حتی اگر این مفاهیم را در مفاهیم متافيزيكي بياوريم، بايد يادمان باشد كه اين مفهوم قيد خورده است. مي توانيد متمايل برحق باشيد، اما عين حق نيستيد. بههمين دليل وقتي كه متمايل به حق هستيد، يك امكان راديكال وجود ندارد، اما وقتی عین حق می شوید توهم شناختی پیدا می کنید، به تفکر رادیکال داعشی تبدیل می شوید.

نکته دیگر که آقای دکتر اشاره فرمودند، شکل گیری مای ایرانی است، تا جسارت ورود به گفتو گو را پیدا کنیم. یکی از این جسارتها این است که اصلا مای ایرانی یعنی چه؟ برخی از موضوعات را تاریخ قادر نیست بهما بگوید؟ تاریخ یک حساب خوب است، اما برخلاف تصوری که ما داریم، یک حساب پرپولی نیست. در بعضی جاها نیاز داریم مردم، جامعه شان را دوباره بسازند و آن را زیاد کنند. اما اگر کسی بخواهد این هویت را تنها براساس تاریخ برساخته کند، دچار مشکل جدی می شود. تاریخ مثل حساب جاریای میماند که یک میلیارد درآن وجود دارد، که اگر یک چک یک میلیارد و یک ریال بکشید، دیگر قابل پاس کردن نیست. بنابراین اگر میخواهید آن چک پاس شود، باید یک ریال را به حساب خود اضافه کنید. از این روما باید یک چیزهایی را بسازیم. به همین دلیل هم ما به تکثر شناخت نیازمندیم. درغرب به جای رُست دموکراتیک، با ضرورت شناخت تکثر مواجهایم. این دو با یکدیگر متفاوت است. این که



را اجازه دارند مطرح كنند اما امكانات

من رُست دموکراتیک بگیرم بگویم شما

هم حرفتان را بزنید و این را به قانون

مطبوعات تبدیل بکنم نیست. یک تیاز

و یک ضرورت است. بنابراین اگر راه سوم

شناختی من را نباید محدود کنند. ◄ ولي از نگاه راه سوميها امكانات این راه بنابر سےاخت تاریخی خود بسیار فراتر از این است. یعنی ايدئولوگها مىتوانند همچنان در شــناخت از جزمیت خودشان برخوردار باشند، ولى حق ندارند حق دیگری را زایل کنند به این بهانه که برحق نیستند. بههمین دلیل است که راه ســوم هیچگاه به پروژههای درونیاش تقلیـــل نمییابد و هیچ پروژهای نمی تواند مفسر ناب راه سوم بهعنوان حرف آخر باشد. از این منظر آنان که مدرنیته را به عنوان یک راه ناتمام میدانند می توانند بپذیرند که نازیسیم و فاشیسم در جنگ جهانی دوم، با میلیونها نفر كشته، حاصل شـناخت و تقليل مدرنيته بهاين دومكتب ايدئولوژيك است؟ با همه نقدهایی که می توان به مدرنيته واردكردولي تاريخ مدرنيته



بنائو الن، رائسوم

در اینجا یک وجه g Tulduam اگر شما مطرح کنید راه سومی در طرز تفكر ايرانيان شكل گرفته که به تدریج به سوی تکثر شناختیمیرود، من می گویم این خیلی خوب است. بهعبارتديگر جامعهروشنفكري مابه تدريج به تكثر شناختی دارد احترام می گذارد. درستعكس روشنفكراننسل اول که ممکن بود چنین امری در آنان ضعيف باشد





با تدوین حقوق بشـر، سند محرز چنین برائتی است. از دیدگاه آنان راه سوم بهمعنای مشارکت همگانی برای ایجاد افقهایی جدید است تا همگان بتوانند پویایی خود را از جمله پویایی اندیشه را حفظ کنند. از منظر حامیان این راه، افزایش یک ریال به ســـپردههای تاریخیشان، خود بهمعنــای آفریدن افق وحفظ آن برای تحـرک و پویایی از جمله پویایی اندیشــه اســت از طریق همافزايسي نيروها مخالف از طريق گفتوگـوی انتقـادی. در اینجا هرکسی خودش است، نیروهای مذهبی و غیرمذهبیی نیز از این خصلت برخوردارند و قرار نیست من شما باشهم يا بالعكس. درعين حال آنان معتقدند راه سوم ظرفيتي سهم ســتان دارد. به اندازهای که نيروهاي اجتماعي وفكرى باتكيه بر فكرو استراتزيشان مشاركت كنند و به دنیای اندیشگی سپهر انسانی و ایرانی شکل دهند، در آن سهیم میشوند. و اتفاقا بهغیر از پویایی در جهت تدوین قوانین و قواعد آزادی و عدالت، توافق بر این اساس که ما با یکدیگر کاملا متفاوتایم، اساس شکلگیری راه سوم است که اجازه نمیدهد یک ایدئولوژی بر دیگر

افكار حاكميت يابد؟ مقيمي: وقتى قرار است گفتمان ديني، راه سـوم شـود، و به آن قید شناختی مى زنيد، من با أن مشكل دارم. اگر بحث همزیست گرایی و حقوق ناشی از آن را مطرح کنم، ممکن است در یک جامعه دینی، طرح بحث معنایش را تا حدود زیادی از دست بدهد. آن یکریالی که می گویید، دعوایمان از همین جا شروع مى شود. شما حتى ممكن است با من همراهی کنید و بگویید اجازه دارید این



قالب پروژه مطرح شود، همان خطرات را بهدنبال دارد. بنابراين بهتر است از نکات مشترک عبور كنيم و بهديدگاههاي مشترك ديگرى برسيم. يعنى امكان باامتناع شناختهاىمتعدد ياامكان ياامتناع راه سومهای مختلف جون اگر ما راه سوم دینی یا ماركسيستىمطرح بكنيم، واين پسوند یا پیشوند را به راه سوم بدهیم، در آغاز، ما راه ظهور و بروز راه سومها را خواهيمبست

را مطرح كنيد، ولى امكاناش نيست. بههمين دليل است كه گفتم اگر راه سوم وجه تسميه باشد، با آن مشكلي ندارم. ولي أكر اين وجه تسميه تبديل بهنوعي شناخت شود، درعمل در بلندمدت اين قيد شما را محدود می کند. این بلا در دورههای مختلف تاریخی بر سرمان آمده است. مگر خلیل ملکی که جدا شد، گفتمان اش چه بود؟ مگر غیر از این بود که می خواست گفتمان بازتری را فراهم کند. جلال آل احمد مگر نمیخواست چنین کاری بکند. بعد درنهایت گفتمان نهایی جلال چقدر اجازه داد تا گفتمانهای دیگر ظهور و بروز یابد. همچنین شریعتی. به عبارت دیگر گفتمان آزاد شما می تواند از روش شناخت شما جدا باشد زیرا در روش شناخت به طور عملی هسته هایی شکل می گیرد که می تواند ما را دچار خطای تاریخی در پروسه بکند. اگر شما دچار چنین خطایی نشوید، ولی نسل بعدی، دچار آن خواهند شد. این دعوا را در بارهی مارکس با جدای سازی مارکس تاریخی از واقعیت مارکس هم داریم.

◄ اين بحث با بحث قبلي شما تا اندازهاي تعارض پيدا مي كند به طور مثال راه سوميهاي بيان می کنند که مدرنیته به عنوان راه امری است که در درون خودش مکاتب مختلفی را پرورش داده است. از جمله در نهایت پستمدرن را هم تولید می کند. اما پست مدرن راه یا یک پروژه است؟ بنابراین اگر پست مدرن هم از قاعده مدرنیته خارج شود، مدرنیته جای دیگر خودش را سامان می دهد. این موضوع در مورد راه سوم نیز صادق است. اگر روش شناخت خاصی بخواهد راه سوم را به انحصار در آورد، ویژگیهای راهسوم، سامانههای خود را در جای دیگری مستقر می کند. ضمن این که مگر نازیسم سنبل مدرنیته و نماینده خاص مدرنیته بوده است؟ نوذری: با بحث آقای مقیمی در بارهی خطری که مطرح می کنند اشتراک نظر دارم، و آن این که اگر راه سوم به عنوان منبع شناخت و یک مقوله شناختی، با داعیه شناخت مشخصی تلقی بشود، از آنجا که این شناخت در نهایت در قالب یک ایدئولوژی سربرخواهد آورد، بن بست بهدنبال خواهد داشت. شما نیز مطرح می کنید اگر راه سوم در قالب پروژه مطرچ شود، همان خطرات را بهدنبال دارد. بنابراین بهتر است از نکات مشترک عبور کنیم و به دیدگاههای مشترک دیگری برسیم. یعنی امکان یا امتناع شناختهای متعدد یا امکان یا امتناع راه سومهای مختلف. چون اگر ما راه سوم دینی یا مار کسیستی مطرح بکنیم، و این پسوند یا پیشوند را به راه سوم بدهیم، در هر صورت آن شناختها امکان راه سوم را به امتناع تبدیل خواهد کرد. و در آغاز، ما راه ظهور و بروز راه سومها را خواهیم بست. ضمن این که ما به یک اصل قائلیم و آن این که هم از دل گفتمانهای مارکسیستی، و هم از دل گفتمانهای دینی، و هم از دل گفتمانهای ليبرال نيز امكان ظهور و سربراوردن أنجه ما از أن بهعنوان راه سوم ياد مي كنيم، بهطور قطع وجود دارد. زیرا استمرار هریک از این جریانها، لازمهاش دیدن شرایط، مقتضیات، و مناسبات دائما درحال تغییر است. کما این که گفتمانهایی که بر اصول خود تاکید و اصرار می ورزیدند از آنها دیگر اثری نیست. اگر اینها معتقدند که مسایل جامعه را میبینند باید متناسب و خورند آن مسایلی که می بینند، راه حل ارائه بدهند و ارائه این راه حل امکان پذیر نخواهد بود مگر این که در آنچه به عنوان انباره ها و ذخیرههای خود دارد بازنگری و تغییر ایجاد کند. و این خود مستلزم آن است که از منظرهای متفاوت به پدیدهها بنگرد. ما شاهدیم که از دل پروژه مدرنیته، پروژههای متعدد دیگر مثل پساساختار گرایی، و همین طور پسامدرنیته و جریانهای مختلف دیگر در ادامه و تداوم پروژه مدرنیته سربر آوردهاند اگر راه سوم جدید، هم چنان بر پارهای از راه حلها و مسایل تاکید بورزد و بقیه مسایل را نادیده بگیرد، رویکردی تک بعدی خواهد داشت. در تاریخ معاصر مسایل زیست محیطی و آلودگی و ...محصول زندگی سه دهه اخیر بشر است اگر بهاین ها نپردازد خودبه خود به عنوان یک جریان غیرتاریخی یا ناتاریخی لقب می گیرد و به عنوان جریانی تلقی می شود که درون بینی و فراست لازم را ندارد و با نداشتن راه حل های لازم، طبعا مخاطب خودش را نیز از دست می دهد.

مقیمی: ضمن این که فهم هم در پروســه اتفاق میافتد در روانشناســی در بحث آگاهی ناسازگار را داریم. یعنی با آگاهی مواجه می شویم که درست تر از ذهنیت قبلی شما است. اما تا زمانی که این آگاهی درونی بشود، و تبدیل به کنش بشود، پروسه زمانی خاص خودش را دارد. می خواهم بگویم که همیشه

◄ ترديدي نيست که آنان به پروســـه نظر دارند و فارغ از مدعيات، با نظم و روالي سروکار دارند که باید ببینند فرهنگ جامعه یا فرهنگ روشنفکری، تا چه اندازه قادر بوده فرهنگ دموکراسی شدن را در خود بهوجود بیاورد؟ راه سومیها میگویند به این مبنا نظر دارند. نوذرى بنابراين من اين جامي خواهم اين نتيجه را بگيرم كه احاله دادن بخشي از ناكامي هاي روشنفكران، یا داعیههای رامسومی، به دوش راه سومیها و روشنفکران، درواقع ندیدن زمینههای این ناکامیها است و آن این است که آنچه را ما به عنوان بستر یا جامعه در نظر می گیریم، متشکل از الیتها، نخبگان، تودهها، دولت، ساختار سیاسی، ساختار قدرت، شهروندان و طبقات اجتماعی مختلف است. در این معنا میزان موفقیت یا ناکامی راه سوم یا به تعبیر موسعتر کلمه روشنفکران بهزعم من باید آن را در پیوند با جامعه كه متشكل از اجزا مختلفي هست درنظر بگيريم. بهاين معنا كه آيا جامعه قابليت پذيرش بسياري از فرمول ها و طرحها را دارد؟ داعیههای روشنفکران و راهسومیها قرار است در کدام کانتکست طرح شود؟ در کانتکستی که در حال و هوای ماقبل مدرن و کلاسیک دارد سیر می کند؟ وقتی برخی از رهبران سیاسی به راهحلهای خرافی دل بستهاند تا جایی که بخش عظیمی از معضلات را بهچاه جماران حوالت مىدادند، أنكاه از بخشى از جامعه كه دنباله رو أنان هستند چه انتظارى مى توانيم داشته باشيم. بنابراين نباید مشکلات تنها به روشنفکران و راه سومیها نسبت داد، آنان چه درعزا و چه در عروسی ذبح شدهاند و تمام بارگناهان به دوش آنان احاله شده است. و این احاله همواره در تاریخ معاصر از سوی رهبران به روشنفکران صورت می گرفت و آنان را مقصر می دانست. در حالی که این معضلات را باید در جامعه، اختارهای قدرت و سیاست جستوجو کنیم■

